Nach seinem Namen, liebe Gemeinde, sind auch wir genannt. Wir sind die Seinen. In
dem, was uns widerféhrt, steht Gott selbst auf dem Spiel. Dass Gott sich selbst treu ist, das
ist die letzte Grundlage aller Hoffnung. Daran lasst uns festhalten, wie es die vor uns es
vorgelebt haben. Wenn wir uns durch die Diirre des Leids, des Schmerzes und der Ver-
zweiflung in eigenen Leben quélen und schwanken wie Verdiirstende. Um seines Namens
willen, weil er selbst in dem, was uns widerfdhrt, auf dem Spiel steht, deswegen wird all
das das letzte Wort in unserem Leben nicht haben. Denn unser Gott lebt, und wir sollen
auch leben.

Daran lasst uns festhalten. In Momenten der wortlosen Einsamkeit, in Momenten, in
denen einer der anderen durch die Zeit der Diirre begleitet, und nicht zuletzt angesichts all
der Ereignisse, mit denen wir gemeinsam ungldubig und voller Sorgen konfrontiert sind.

Um seines Namens willen sehen wir einer Zukunft entgegen, in der wir, vielleicht noch
mit unsicherer Stimme, vorsichtig, tastend, werden mit einstimmen kdnnen in die Worte,
die iiber dem heutigen Tag stehen: Von seiner Giite haben wir genommen Gnade um Gna-
de. Amen

Die Gnade Gottes unseres Vaters und die Liebe Jesu Christi und die Gemeinschaft des
Heiligen Geistes sei mit euch allen. Amen

Liebe Gemeinde,

ein Wort der Mutter, und das Fest ist gerettet. Die drohende Weinknappheit ist abge-
wendet, das Wunder nimmt seinen Lauf. In sechs randvoll gefiillten Kriige verwandelt
Jesus das Wasser zu Wein. Das Fest kann weitergehen. Lachen, Tanzen, ungestorte
Hochzeitsfeierlaune.

Davon erzihlt das Evangelium. Der Predigttext aus dem Buch Jeremia fiihrt uns jah in
eine ganz andere Stimmungslage. Ich lese aus dem 14. Kapitel. Da heif3t es:

Dies ist das Wort, das der HERR zu Jeremia sagte iiber die gro3e Diirre: Juda liegt
jdmmerlich da, seine Stadte verschmachten. Sie sinken trauernd zu Boden, und Jerusalems
Wehklage steigt empor. Die Grof3en schicken ihre Diener nach Wasser; aber wenn sie zum
Brunnen kommen, finden sie kein Wasser und bringen ihre Gefél3e leer zuriick. Sie sind
traurig und betriibt und verhiillen ihre Haupter. Die Erde ist rissig, weil es nicht regnet auf
das Land. Darum sind die Ackerleute traurig und verhiillen ihre H&upter. Selbst die
Hirschkiihe, die auf dem Felde werfen, verlassen die Jungen, weil kein Gras wéchst. Die
Wildesel stehen auf den kahlen Hohen und schnappen nach Luft wie die Schakale; ihre
Augen erldschen, weil nichts Griines wéchst.

Ach, HERR, wenn unsre Siinden uns verklagen, so hilf doch um deines Namens wil-
len! Denn unser Ungehorsam ist gro3, womit wir wider dich gesiindigt haben. Du bist der
Trost Israels und sein Nothelfer. Warum stellst du dich, als wérst du ein Fremdling im
Lande und ein Wanderer, der nur {iber Nacht bleibt? Warum bist du wie einer, der verzagt
ist, und wie ein Held, der nicht helfen kann? Du bist ja doch unter uns, HERR, und wir
heiflen nach deinem Namen; verlass uns nicht!

Soweit diese Worte aus dem Buch des Propheten. Sie zeichnen ein bedriickendes Bild.
Es regnet nicht mehr. Die Fliisse ausgetrocknet, die Brunnen leer. Bauern wissen nicht
mehr, wie sie ihre Felder bestellen sollen. Die Tiere leiden. Wildesel und Hirschkiihe sind
die widerstandsfahigsten. Wo andere Tiere schon verenden, halten sie noch aus. Doch die
Diirre ist gnadenlos. Die Muttertiere verlassen ihre Jungen, die Augen der Esel erldschen.

Es dringen sich Bilder aus der Gegenwart in den Sinn. Weltweit regnet es immer weni-
ger, werden Diirrekatastrophen haufiger. Das abgelaufene Jahr hat es in der Hitliste der
wéarmsten jemals gemessenen Jahre auf dem dritten Platz gebracht. Die ersten beiden Plét-
ze belegen 2024 und 2023.

Neben dem Leiden am ausbleibenden Regen verbindet uns mit den Menschen damals
noch eine zweites: ndmlich die Vermutung, wir seien daran selbst schuld.



Freilich wussten, die vor zweieinhalbtausend Jahren diese verzweifelte Klage vor Gott
brachten, noch nichts vom Klimawandel durch zu viel CO2 in der Luft. Die eigenen
Schuld wéhnten sie anderswo. Vom Ungehorsam lesen wir. Aber worin der genau
bestanden hat, erfahren wir nicht. Es wirkt, als wiissten die Beter das selbst nicht. Neben
der duBeren Diirre wird die Frage zur zweiten Qual: was ist da falsch gelaufen zwischen
uns und unserem Gott? Und der Zustand der Umwelt wird den Verzweifelten zum Spiegel
ihre eigenen Seele, die diirstet, ja nahezu verdiirstet, weil Gott auf einmal nicht mehr da
ist, die Bitten, Klagen und Schreie ungehort zu verhallen scheinen.

Mir geht das nahe, denn ich kenne das. Vergleichbares habe ich erlebt, schon lange ist
es her, aber es hat sich mir in die Erinnerung eingegraben. Meine Mutter konnte nicht gut
mit mir streiten, als ich Kind war. Da gab es diese Tage des Schweigens. Irgendetwas
hatte ich wohl falsch gemacht und meine Mutter sprach nicht mehr. Aber was? Mal hatte
ich eine Vermutung, mal nicht. Fragen bliecben ohne Antwort, die Versuche, durch
freiwilliges Rasenmihen oder das Aufrdumen des Zimmers die Stimmung im Haus
aufzuhellen, scheiterten. Die einzige Person, die da etwas dndern hétte konnen, war noch
nicht bereit dazu. Furchtbare Tage immer wieder.

Ich wiinsche es Thnen nicht, aber ich glaube, viele haben dhnliche Erfahrungen ge-
macht. In der eigenen Familie, im Freundeskreis oder, und das gab es zur Zeit meiner
Kindheit noch nicht, auf einer der Plattformen, in denen wir im Internet unterwegs sind.
Da gibt es fiir das Phdnomen, dass einer, dem man sich nahe erwéhnte, auf einmal nicht
mehr spricht, nicht mehr schreibt, nicht mehr reagiert auf irgendwelche Versuche, den
Kontakt wieder herzustellen, ein eigenes Wort. ,,Ghosting® nennt sich das, da steckt das
englische Wort fiir Gespenst drin: ,,ghost Wie ein Spuk verschwindet da jemand vollig
unerklérlich aus dem Leben eines anderen.

Das fiihrt die Seele in die Diirre. Es verletzt, verunsichert, es erschiittert das eigene
Selbstwertgefiihl. Es biirdet fiir neue Bezichungen eine grole Hypothek auf: die Angst, es
konne wieder passieren, macht es fiir manche schier unmdglich, sich auf neue Be-
ziehungen einzulassen.

In heutiger Sprache gesprochen kann man wohl sagen: die da mit ihrer Klage den Him-
mel schreien, fiihlen sich von Gott geghostet. Thr Rufen und ihr Schreien bleibt ohne Ant-
wort. Als wire Gott ein Wanderer, der iiber Nacht weitergezogen ist.

Wie weit ist diese Klage weg von der Freude der Hochzeitsgesellschaft vorhin im
Evangelium. Gliicklich der, dem ein solches Wunder zuteil wird: dass die Diirre der eige-
nen Seele so im Handumdrehen ein Ende findet. Aber hiaufig wéhren Diirren lange.

Und mitunter enden sie zu spit. Als Gott den Klagenden bei Jeremia letztlich antwor-
tet, da wird deutlich: es wird keine Rettung geben, das Unheil, dass im Anmarsch ist, wird
Gott nicht abwenden. Ja: Gott kiindigt an, er selbst werde es sein der sein Volk durch
,vielerlei Plagen® strafen werde.

Den strafenden Gott, liecbe Gemeinde, den verstehe ich nicht und den mag ich nicht.
Aber auch davon erzihlt die Bibel. Von dieser dunklen Seite Gottes, seiner Abwesenheit,
seiner Féahigkeit, auch Boses zu wirken. Immer wieder haben Menschen in dem, was ihnen
widerfahren ist, Gott so erfahren. Auch wenn das so gar nicht passen will zum lieben
Jesuskind in der Krippe.

Da hadere nicht nur ich. Dietrich Bonhoeffer, ein Mann vieler mutiger und klarer Wor-
te, hat auch mit Kritik an den Christen und der Kirche seiner Zeit nicht gespart. Seine
Kritik lautet: wir wiirden zu gern billige Gnade verkaufen und einkaufen. Einen lieben
Gott predigen und glauben, der einem die Wiinsche erfiillt, wenn man sie nur fromm
genug vortragt. Der macht, dass alles wieder gut ist, wenn man etwas getan hat, das man
bereut. Auch wenn da etwas nicht wieder gut zu machen ist.

Bonhoeffer meint: nicht mit der billigen, sondern mit der teuren Gnade Gottes sollten
wir rechnen. Mit der, in der Gott seine Freiheit bewahrt, die ihn nicht zu einem Wunscher-
fiillungsautomaten degradiert, sondern es ernst meint, das wir beten: dein Wille geschehe.
Und zur Wahrheit gehort es auch, dass der Weg zur Gnade ein steiniger sein kann. Ein
langer, der durch Diirren fiihrt.

Ich denke an einen lieben Menschen, dessen Leidensgeschichte vor vier oder fiinf
Jahren begonnen hat. Eine Coronainfektion, nach der er nicht mehr richtig auf die Beine
gekommen, aller Energie und Kreativitit zum trotz, mit der er darum gekédmpft, wieder
zurilick ins alte Leben zu finden. Jetzt kimpft er mit den Behorden. Er sei doch gar nicht
krank, er wolle nur nicht arbeiten. Und Gott? Funkstille. Der eigene Glaube, das eigene
Gottvertrauen, das waren ihm Kraftquellen gewesen. Jetzt ist die Quelle ausgetrocknet.

Und da ist die Dame, die seit einer Weile das Mittagsgebet besucht. Eine Viertelstunde
gemeinsam beten, singen. Eigentlich — aber sie bleibt stumm. Ich kenne ihre Geschichte,
es beutelt sie seit einer Weile sehr in ihrem Leben. Fragen, die ohne Antwort bleiben,
Schmerzen, die die Kraft rauben. Sie kommt ins Gebet - ihre Mine ist unbewegt. Sie sucht
die Begegnung, aber sie findet sie nicht. Gott? Schweigt, und sie schweigt klagend,
vielleicht anklagend zuriick.

Ganz ohne Worte kommt sie hierher, aber sie kommt. Sie ringt und hélt fest an ihrem
Gott, ohne dass ihr diese Bezichung gerade die Kraft spendet, die sie bréduchte. Das haben
die beiden gemeinsam. Und es verbindet sie mit denen, die gebetet haben, was uns der
Prophet Jeremia iiberliefert hat. Auch wenn Gott sich verborgen hilt wéahrend das Land
vertrocknet, auch wenn er sich verhéilt wie ein Held, der nicht helfen will, oder wie ein
Wanderer, der weitergezogen ist — die Klagenden halten fest an dem, was ihnen gebliecben
ist: "Wir heiflen doch nach deinem Namen! Verlass uns nicht!"

Mich fasziniert dieses storrische Vertrauen, dass allen Erfahrungen zum Trotz die fast
nicht mehr vorhandene Beziehung einfach nicht abreiflen lassen will. Mich fasziniert die
Sturheit, die die Hoffnung einfach nicht aufgeben will.



